
65

 m&o 2020  5/6

uitzoomen: van klein naar groot

‘Het streven naar geluk 
kan en mag onze taak 
niet zijn’
In gesprek met Paul Watzlawick

Marijke Spanjersberg

Paul Watzlawick (1921-2007) was een systeemtherapeut die beroemd werd met zijn vijf axi-
oma’s over communicatie. In dit fictieve interview ‘reflecteert’ Watzlawick op zijn werk in 
relatie tot onze huidige tijd aan de hand van de vier vragen van Kant: wat kan ik weten, wat 
mag ik hopen, wat is de mens en wat moet ik doen? Als compromisloos constructivist was 
hij van mening dat wij onze eigen mentale en relationele problemen construeren, omdat we 
geloven dat wij onoplosbare problemen kunnen oplossen. We moeten, aldus Watzlawick, 
ons menselijk tekort omarmen en kritisch zijn op hoop als aanjager van ons leven. Zijn 
therapeutische werk wordt treffend verwoord in het volgende citaat: ‘Ik moet proberen een 
aspirientje te zijn voor andere mensen. Als we een aspirientje nemen om onze hoofdpijn te 
verlichten, dan beloo" niemand dat we briljante gedachten zullen ontwikkelen, noch dat 
we nooit meer hoofdpijn zullen krijgen.’ 

Wie is jouw held in het vak? Wiens werk lees je keer op keer? Wie draag je met je mee als 
je aan het werk bent? Voor mij is dat zonder twijfel Paul Watzlawick (1921-2007). In mijn 
studietijd kwam ik met zijn werk aan aanraking en hij gaat al een leven lang mee. Omdat 
ik zijn werk al eerder heb samengevat (Spanjersberg, 2019), zocht ik voor deze bijdrage 
naar een vrijere vorm.1 Het is een denkbeeldig interview geworden, waarin de intervie-
wer enkele vragen voorlegt aan Paul Watzlawick.

Meneer Watzlawick, het is mij een eer en een genoegen om met u in gesprek te gaan. Maar 
voordat we daartoe overgaan, introduceer ik u graag bij de lezers, daarbij dankbaar 
gebruikmakend van uw biografe Andrea Köhler-Ludescher (2014). Deze kleindochter van 
uw zus schreef een veelgeprezen biografie over uw leven. De meeste mensen zullen u ken-
nen van de vijf axioma’s van de menselijke communicatie, waarvan de eerste misschien 
wel de bekendste is: dat wij niet niet kunnen communiceren, aangezien al ons gedrag 

1] De vorm van dit artikel is geba-

seerd op twee formats van Filosofie 

Magazine. Het ene format bestaat 

uit de vier vragen van Kant die wor-

den voorgelegd aan mensen die in 

het nieuws zijn. Het andere format 

is een interview met een denker uit 

het verleden. De overleden filosoof 

‘wordt gevraagd’ om misverstanden 

over zijn filosofie recht te ze#en of 

te reageren op actuele vraagstuk-

ken. De antwoorden zijn van de au-

teur van het artikel, maar wel in lijn 

met of geïnspireerd op het denken 

van de betreffende filosoof.



66

 m&o 2020  5/6

uitzoomen: van klein naar groot

themanummer tijdloze helden

berichtwaarde hee! en dus communicatie is. U werkte als onderzoeker aan het beroemde 
Mental Research Institute te Palo Alto (Californië) en als hoogleraar aan Stanford, maar 
u was ook bestsellerauteur van diverse zel"ulpboeken. U bent opgeleid als jungiaans 
psychoanalyticus, maar vervolgens maakte uw denken een wending van 180 graden en 
ontwikkelde u zich tot systeemtherapeut en compromisloos constructivist. U staat bekend 
als een visionair én als een realist. U hee! zich altijd thuis gevoeld in de westerse huma-
nistische traditie, maar ook de oosterse spirituele filosofie speelde een belangrijke rol in 
uw leven. Zo ontmoe#e u als jonge man Krishnamurti, die een onuitwisbare indruk op u 
maakte, hee! u zich verdiept in het boeddhisme en de zenfilosofie en bent u een toegewijd 
yogabeoefenaar. U wordt getypeerd als een hartenbreker met een filmsteruitstraling, 
maar ook als een verlegen mens, een einzelgänger die het podium mijdt. U bent een man 
met humor, die zijn inzichten graag met geestige anekdotes illustreert, maar die – on-
danks al zijn maatschappelijke successen – zelf ook worstelt met zinloosheid, stress en 
leegheid in het alledaagse bestaan. Zullen we het daar voorlopig maar even bij laten?
‘Dat lijkt me een goed idee. Wat mijn werk betre!, wil ik graag hier gezegd hebben dat  
– als ik al iets heb bijgedragen – ik dit alleen heb kunnen doen doordat ik op de schou-
ders van giganten stond: de antropoloog Gregory Bateson, de psychiater Don Jackson, de 
hypnotherapeut Milton Erickson en de fysicus Heinz von Foerster. Dat waren mensen 
die, ieder op hun eigen manier, daadwerkelijk onbekende paden hebben betreden. Zij 
zijn mijn levenslange leermeesters en inspiratiebronnen geweest.’

Wat kan ik weten?

Ik voeg daar graag nog een grote naam aan toe: Immanuel Kant, de Duitse denker naar 
wie u met regelmaat refereert in voordrachten. Hij probeerde met zijn filosofie vier vra-
gen te beantwoorden: wat kan ik weten, wat mag ik hopen, wat is de mens en wat moet ik 
doen? Ik wil deze vragen als kapstok hanteren voor ons gesprek, omdat ik vermoed dat 
ze impliciet of expliciet leidend zijn geweest in uw leven en werk. Laten we met de eerste 
vraag beginnen: wat kan ik weten?
‘U refereerde al even aan Krishnamurti, een uitzonderlijk autonome denker die stelde 
dat we, als het gaat om wat we kunnen weten, nooit uit de tweede hand kunnen leven. 
Niemand kan ooit voor een ander de waarheid claimen, omdat ieder van ons altijd en 
onvermijdelijk de actor is van de werkelijkheid die wij voor onszelf construeren. Daar-
mee is mijn waarheid anders dan de uwe. Natuurlijk is dit gegeven niet zonder proble-
men. Zolang de waarheidsvraag een kentheoretisch vraagstuk is dat toebehoort aan het 
domein van de rede, is er niet zoveel aan de hand. Maar zodra deze vraag gekaapt wordt 
door de macht, gebeurt er iets heel anders. Dan raken we verstrikt in de paradox dat de 
waarheid een uitvinding van de leugenaar is geworden. Ik heb begrepen dat er iets der-
gelijks in uw tijd gaande is. En dat, om met de essayist Heijne te spreken, deconstructie 
en destructie zo ongeveer synoniem zijn geworden (Heijne, 2020, p. 22). Het spijt mij dat 
te horen. Maar we kunnen er niet omheen dat ons brein een onbetrouwbare partner is 



67

 m&o 2020  5/6 ‘het streven naar geluk kan en mag onze taak niet zijn’

uitzoomen: van klein naar groot

in onze blik op de wereld. De boodschap van de constructivisten en de postmodernisten 
dat we onze eigen werkelijkheid construeren, wordt met vrijwel elk nieuw hersenonder-
zoek opnieuw bevestigd. En je kunt het deze stromingen daarom niet kwalijk nemen  
– nog steeds volgens Heijne – dat ons waarheidsbegrip wankelt. Ze zijn slechts de bood-
schappers van het slechte nieuws (ibid., p. 36). 

Ik zou graag even teruggaan naar mijn eigen tijd, waarin het constructivisme zijn 
onschuld nog niet verloren had. En neemt u mij niet kwalijk dat de voorbeelden die ik 
hierbij gebruik wellicht wat gedateerd aandoen. Op basis van wat ik in mijn eigen thera-
peutische praktijk ben tegengekomen, ben ik gefascineerd geraakt door het fenomeen 
van de overtuiging (Watzlawick, 1976, p. 54 e.v.; Watzlawick, 1987). De manier waarop ik 
naar dit verschijnsel kijk, ontleen ik aan de non-contingente beloningsexperimenten uit 
de psychologie, waarbij de beloning die de proefpersoon ontvangt geen relatie hee! met 
diens verrichting. 

Stel bijvoorbeeld dat je wordt gevraagd om bij een reeks getallenparen aan te geven 
of een getallenpaar wel of niet bij elkaar hoort. Je vraagt: “Hoezo bij elkaar hoort?” 
Waarop de proefleider zegt: “Dat is nou net aan jou om dat uit te zoeken.” Je bevindt je 
opeens in een schimmige wereld, waarin je zelf moet ontdekken wat de regels zijn. De 
proefleider gee! het eerste getallenpaar: 48 en 12. Je denkt: allebei even getallen ... 12 

gaat 4 keer in 48 ... 12 plus 
48 is 60 minuten ... En 
je zegt: “Deze passen bij 
elkaar.” Helaas, het ant-
woord is fout. Vervolgens 
noemt de proefleider: 17 
en 83. En je denkt: allebei 
oneven ... het kleinere 

getal staat voor het grotere getal ... beide priemgetallen ... samen zijn ze 100 ... En je zegt: 
“Deze passen.” Maar ook dat antwoord is fout. 

Gelukkig word je na verloop van tijd beter in het uitvoeren van de opdrachten. Je 
krijgt steeds vaker te horen dat je het goed hebt. Langzaam maar zeker ontwikkel je een 
gecompliceerde set hypothesen om in deze microkosmos van getallenparen de onder-
liggende principes te kunnen duiden, ook al ben je nog steeds niet helemaal zeker van 
je zaak; af en toe krijg je nog te horen dat je verkeerd zit. Na verloop van tijd stopt het 
experiment en vraagt de proefleider naar je redenering. Nadat je die gegeven hebt, wordt 
verteld dat er geen enkele relatie was tussen de antwoorden die je gaf en de goed-of-fout-
reactie die je daarop kreeg. Het reactiepatroon was namelijk opgebouwd uit de eerste 
hel! van de gausscurve: in de startfase van het experiment kreeg je vrijwel geen enkele 
keer te horen dat je een goed antwoord had gegeven, maar hoe langer je bezig was, hoe 
meer bevestigende antwoorden je kreeg. Het experiment varieerde in de mate waarin 
mensen te horen kregen hoeveel procent van hun antwoorden goed was. 

En nu komt het meest fascinerende van het verhaal: de meeste proefpersonen van 
wie slechts 25 procent van de antwoorden “goed” was, gaven het op voordat de proeflei-

We moeten ons menselijk tekort 
omarmen en kritisch zijn op hoop 
als aanjager van ons leven



68

 m&o 2020  5/6

uitzoomen: van klein naar groot

themanummer tijdloze helden

der hen naar een verklaring had gevraagd. De proefpersonen die te horen kregen dat  
75 procent van hun antwoorden “goed” was, hadden over het algemeen zeer triviale 
redeneringen ontwikkeld over de vraag welke getallenparen bij elkaar horen. Maar de 
meest gecompliceerde, doorwrochte en vernu!ige theorieën kwamen van proefperso-
nen die te horen hadden gekregen dat 50 procent van hun antwoorden “goed” was en 
50 procent van hun antwoorden “fout”. Van alle proefpersonen hadden zij de grootste 
moeite om hun theorie op te geven. Sommigen probeerden zelfs de proefleider ervan te 
overtuigen dat zij wel degelijk een onderliggend principe hadden ontdekt, dat de proef-
leider – het zij hem vergeven – was ontgaan. 

Dit experiment laat zien dat we betekenisgevers tegen de klippen op zijn. Hoe am-
biguer onze omgeving, hoe meer we ons best doen om er toch een sluitend verhaal van 
te maken. En hoe meer inspanning we hebben gepleegd, des te geslotener onze mindset 
wordt. U lee! in een tijd waarin sommigen het hebben opgegeven om de wereld om hen 
heen te begrijpen, waarin anderen ter duiding vooral triviale redeneringen hanteren 
en waarin de rest het gevoel hee! zich te bevinden in een “50 procent goed/50 procent 
fout”-universum en dus rondloopt met zorgvuldig geconstrueerde overtuigingen over 
hoe de werkelijkheid in elkaar zit.’ 

En waar brengt ons dit als we teruggaan naar de vraag van Kant?
‘Kant vraagt niet “wat weet ik?” maar “wat kan ik weten?” Mijn antwoord daarop zou 
zijn dat we kunnen weten dat wij onze werkelijkheid zelf construeren. Maar de ervaring 
hee! geleerd dat wij er niet zo goed in zijn om eigen constructies te onderzoeken, wat 
allerlei tragische gevolgen hee! voor de manier waarop we met elkaar omgaan, thuis 
en op het werk. Dit gezegd hebbend, blijf ik ervan overtuigd – jawel, ik heb ook zo mijn 
overtuigingen – dat het constructivisme in staat is om leed te verminderen.’ 

Wat mag ik hopen?

Laten we hierop terugkomen bij de vraag: wat moet ik doen? En nu eerst stilstaan bij de 
vraag waar wij op mogen hopen. Een van uw bestsellers hee! als titel ‘The situation is 
hopeless, but not serious’ (Watzlawick, 1983). Daarmee biedt u weinig hoop ...
‘Ik ben zelf altijd nogal strikt geweest in mijn opva"ing dat verantwoordelijke en hu-
mane hulp zich alleen met serieuze problemen moet bemoeien. Het streven naar geluk 
kan en mag onze taak niet zijn. Zouden wij dat wel doen, dan zouden wij bijdragen aan 
de illusie dat geluk, flow, vervulling en al die andere begeerlijke mentale toestanden het 
resultaat zijn van weloverwogen interventies. Daarmee zouden we oplossingen bieden 
die vervolgens weer het probleem worden, precies het mechanisme waarin onze cliënten 
zó bedreven zijn geraakt dat ze in onze spreekkamers belanden: “Als ik nu een betere 
baan of een leukere partner zou hebben of een sabbatical zou nemen, dan ...” Ik heb 
dit het utopieprobleem genoemd: het misverstand dat de moeilijkheden waarmee wij 
moeten leren leven oplosbaar zouden zijn (Watzlawick, 1977, p. 299 e.v.). Dit misverstand 



69

 m&o 2020  5/6 ‘het streven naar geluk kan en mag onze taak niet zijn’

uitzoomen: van klein naar groot

wordt tragisch als we voor deze onoplosbare problemen toch oplossingen gaan zoeken, 
in de hoop en de verwachting dat het zeker een keer zal lukken, als we maar volhardend 
genoeg zijn en goed genoeg ons best blijven doen. Oplossingen voor utopische doelen 
kenmerken zich dan ook door vele vruchteloze herhalingen die de hoop eerder aanwak-
keren dan doen doven. Anders gezegd: niet het probleem is het probleem, maar het idee 
dat het moet worden opgelost.

Misschien mag ik me een klein uitstapje veroorloven naar het vakgebied van leider-
schap, organiseren en veranderen. Ik meen te kunnen constateren dat het concept hoop 
een tamelijk grote rol speelt in dit vakgebied. De hoop op succes, de hoop op grensver-
leggende resultaten, de hoop op impact, de hoop op fundamentele en duurzame veran-
deringen, enzovoort. En dat het brede interventierepertoire de belo!e in zich draagt dat 
deze hoop gerechtvaardigd is. Dat is nogal wat! Als wij een aspirientje innemen tegen 
hoofdpijn, dan beloo! de bijsluiter dat de pijn zal zakken, maar niet dat wij briljante 
gedachten zullen ontwikkelen en ook niet dat we nooit meer hoofdpijn zullen hebben’ 
(Watzlawick, 1977, p. 307). 

U bent dus meer van het aspirientje dan van de fundamentele ingreep. Daarmee neemt u 
stelling in het discours van de systeemdenkers: moet de analyse en de interventie fun-
damenteel zijn of eerder klein en plausibel? Zonder daar nu verder op in te gaan, zou ik 
graag van u willen horen: hoe wordt er binnen het systeemdenken eigenlijk over hoop 
gedacht?
‘Hoop is geen theoretisch concept in de systeemtheorie. Systeembenaderingen zijn 
overwegend gericht op het (weer) werkend krijgen van het systeem als geheel, en hoop 
zit niet in hun gereedschapskist. Ik ben trouwens onder de systeemdenkers bepaald 
niet de enige die zich kritisch hee! uitgelaten over hoop als instrument tot verandering. 
Margaret Wheatley, bijvoorbeeld – net als ik opgegroeid in een met hoop gevulde cultuur 
– neemt hierin als volgt stelling: “Wij hebben geen hoop nodig, maar elkaar” (Wheatley, 
2012, p. 161). Dus u begrijpt dat u mij via Kant een lastige vraag voorlegt. Ik beland hier-
mee in de paradoxale situatie dat ik moet hopen dat we het zonder hoop kunnen gaan 
stellen. Laat ik proberen om uit deze paradox te ontsnappen door de nuance te zoeken. 
Daartoe zou ik graag onderscheid maken tussen hoop die je zelf koestert en hoop die je 
geboden wordt via bemoedigende woorden van de ander; dus tussen de innerlijke en de 
relationele variant van hoop. 

Innerlijke hoop – naar mijn idee het meest functioneel – werkt als een soort 
startmotor om met iets aan de gang te gaan. Zo hebben wij beiden waarschijnlijk de 
hoop gehad dat dit een aardig gesprek zou kunnen worden, anders waren wij er niet aan 
begonnen. Maar als we ons eraan zouden moeten vastklampen om door te kunnen gaan 
en voortdurend bij onszelf de hoop zouden moeten aanwakkeren, dan zou de hoop te 
veel pretenties krijgen en het roer van onze ervaring gaan overnemen. Na de opstartfase 
moet de startmotor dus uitgezet kunnen worden. 

Wat de relationele variant van hoop betre!: de kant die mij beroepshalve het meest 
fascineert, zie ik meer als een bescheiden hulpmotor. We weten uit onderzoek dat het 



70

 m&o 2020  5/6

uitzoomen: van klein naar groot

themanummer tijdloze helden

bieden van hoop in een therapeutische context belangrijk is, naast empathie, erken-
ning en het creëren van reële verwachtingen (Van Oenen, 2019). Het bieden van hoop 
vergroot het vermogen om moeilijkheden te verdragen, wat natuurlijk een verleidelijk 
gegeven is. Helaas is er geen scheidslijn te trekken tussen het bieden van realistische en 
valse hoop; juist daarom moeten we bij deze relationele variant van hoop absoluut aan 
de voorzichtige kant van de streep blijven. 

En er is nog iets waar ik voor wil waarschuwen: we moeten ons hoeden voor het ver-
mengen van de relationele en de innerlijke variant van hoop. Als ik tegen u zou zeggen: 
“U moet meer hoop hebben”, dan overschrijd ik de grens tussen relationele en innerlijke 
hoop. Dan ga ik aan uw binnenkant sturen op dat wat door mij niet te besturen valt. En 
zo zouden wij met elkaar verstrikt raken in de pragmatische paradox waar ik mijn leven 
lang door gefascineerd ben geweest. Die klinkt in dit geval zo: “Ik zou graag zien dat u uit 
uzelf inziet dat u meer hoop moet hebben.” 

Toch nog weer even terug naar uw vakgebied. Ik denk dat de twee scheidslijnen die 
ik u schetste zonder meer problematisch zijn in de wereld van organiseren, veranderen 
en leiderschap. Neem om te beginnen de scheidslijn tussen realistische en valse hoop. 
Of hoop als realistisch of 
vals wordt gepercipieerd, 
is a#ankelijk van de 
positie die men hee!. Hoe 
hoger de rangorde, hoe 
meer men zelf zal vinden 
dat de hoop realistisch en 
dus gerechtvaardigd is. 
Hoe lager de positie, hoe meer men van mening zal zijn dat er valse hoop wordt gege-
neerd. En daarbij geldt ook dat hoe slechter de relatie tussen hoog en laag is, hoe minder 
de hoop van bovenaf wordt gezien als een persoonlijke bemoediging en hoe meer als 
een instrument om betere resultaten te boeken – ter meerdere eer en glorie van “boven”. 
Kortom, het trekken van deze grens is in de context van een organisatie een gewaagd 
kunststukje.

En dan het onderscheid tussen de twee soorten hoop – de innerlijke en de relatio-
nele variant – en de paradox die voortkomt uit de vermenging van die twee. Ik heb het 
idee dat de paradoxale opdracht inmiddels zodanig sleets is geraakt in het moderne 
managementjargon, dat deze nauwelijks meer wordt opgemerkt. Sterker nog, ik heb het 
vermoeden dat de opva"ing dat je aan de binnenkant van een ander kunt sturen, als 
het gaat om zaken als eigenaarschap, motivatie en zelfsturing, nog steviger in het zadel 
zit dan in mijn tijd. Niemand kijkt er meer van op als een CEO zegt dat we hoop moeten 
hebben dat we uit het dal komen. En helemaal niemand zal nog opmerken dat in deze zin 
de venijnige pragmatische paradox verscholen zit, namelijk dat ik, als ontvanger van de 
boodschap, moet voelen wat jij wilt dat ik voel. Misschien is de paradox door zijn sleets-
heid onschadelijk gemaakt. Dat zou dan hooguit jammer voor ons zijn, de mensen van de 
Bateson-groep en de mensen van het eerste uur van het Mental Research Institute. Wij 

Laten we met mildheid blijven 
kijken naar ons intermenselijk 
tekort



71

 m&o 2020  5/6 ‘het streven naar geluk kan en mag onze taak niet zijn’

uitzoomen: van klein naar groot

beschouwden de pragmatische paradox indertijd als een ontdekking van grote beteke-
nis. Maar eerlijk gezegd denk ik dat deze paradox ook nu nog zijn werk doet, zij het meer 
in de vorm van een onzichtbaar struikeltouwtje – ook als het over hoop gaat.

Een gewaagd kunststukje of een onzichtbaar struikeltouwtje, veel meer kan ik er 
niet van maken. Daarmee krijgen wat mij betre! de systeemdenkers gelijk, namelijk dat 
hoop het domein van organiseren, veranderen en leiderschap niet zoveel te bieden hee!. 
En daarom ook onderschrijf ik de stelling van Wheatley dat we vooral elkáár nodig heb-
ben. Maar ik geloof dat dit het onderwerp van uw volgende vraag is?’

Wat is de mens?

Dat klopt. U laat in uw antwoorden vooral het menselijk tekort doorschemeren. We creë-
ren onze eigen onbetrouwbare werkelijkheid, hangen aan onze zelf geconstrueerde over-
tuigingen en maken van hoop een slordige verleider. Zijn deze bespiegelingen illustratief 
voor uw mensbeeld? 
‘Voor een deel wel. En eerlijk gezegd houd ik ook van ons menselijk tekort; ons gestuntel 
hee! een aandoenlijke schoonheid. Maar dat is wat mij betre! niet het hele verhaal. 
Laat ik, om het verhaal compleet te maken, een persoonlijke herinnering met u delen. Ik 
was ach"ien en zat in Frankrijk, ver van huis. Ik was namelijk als Oostenrijkse jonge-
man ingelijfd in het Duitse leger. Daar kreeg ik, begin 1940, het bericht dat mijn vader 
op 56-jarige lee!ijd was overleden aan tuberculose. Van ontze"ing en verdriet viel mijn 
haar uit. Daarop ontving ik een brief van mijn moeder, net weduwe geworden en nu zon-
der inkomsten: “Beste Pauli, de haaruitval zal voorbijgaan, blijf vooral gezond voor ons. 
Het pakket met zeep, broeken en voetdoeken is onderweg.” 

Deze episode staat voor mij symbool voor wat de mens naar mijn idee is: een re-
lationeel wezen. Niet het trauma, maar zijn verbondenheid met anderen doet de mens 
als mens verschijnen. Die interactionele kijk richt zich op zowel het goede als op het 
problematische in het leven. In praktische zin betekent dit laatste dat niet het individu, 
maar de relatie de “patiënt” is. Daarmee verliezen begrippen als trauma en stoornis aan 
betekenis, maar ook concepten als persoonlijke groei en autonomie. Niet dat ik ze bij het 
oud vuil zou willen ze"en, maar ik wil laten zien dat ze slechts in een relationele inbed-
ding betekenis krijgen. Want hoe zou je je op een onbewoond eiland meer of minder 
“autonoom” moeten gedragen?’ 

U noemde de relatie eerder een veeleisende, gecompliceerde en hardleerse patiënt. 
Bijvoorbeeld omdat de relatie zich altijd met de inhoud wil bemoeien. Ik moest hieraan 
denken toen ik laatst een vraaggesprek zag tussen de president van de Verenigde Staten 
en een journalist. Zij vroeg: ‘Waarom noemt u COVID-19 het Chinavirus?’ De president 
antwoordde: ‘Omdat het daar vandaan komt.’ Hoe luistert u naar zo’n uitspraak? 
‘In hoe wij inhoudelijk met elkaar spreken, doen wij tegelijkertijd pogingen om de relatie 
met de ander te definiëren. De wijze waarop de journalist met haar vraag haar relatie 



72

 m&o 2020  5/6

uitzoomen: van klein naar groot

themanummer tijdloze helden

met de president definieert, zou zoiets kunnen zijn als: “Ik mag u als journalist de les 
lezen over uw tendentieuze taalgebruik.” De president denkt dat hij ermee wegkomt 
door “uitsluitend” op de inhoud te reageren. Maar daarmee komt zijn definitie van de 
relatie des te nadrukkelijker naar voren: “Ik zeg u dat ik hier de baas ben en ik verwerp 
uw definitie van onze verstandhouding met kracht.” 

Wij kunnen in onze onderlinge communicatie niet ontsnappen aan het gegeven dat 
elke inhoudelijke boodschap ook een boodschap is over hoe wij de betrekking met de 
ander zien. Sterker nog, deze betrekkingsboodschap is baas boven baas, want de kwali-
teit en de aard van de betrekking bepaalt hoe wij de inhoud van de boodschap verstaan. 
Met zijn mededeling dat het coronavirus uit China komt, noemt de president het beestje 
gewoon bij de naam, aldus zijn aanhangers. Tegenstanders zullen deze woorden echter 
opva"en als het zoveelste bewijs voor zijn arrogantie. De relatie is dus nogal opdringerig 
in zijn soort en bovendien slecht in het oplossen van ruzies. Zodra wij het met elkaar 
oneens zijn over de vraag hoe wij ons tot elkaar verhouden, komen wij in een conflict dat 
zich niet op basis van argumenten laat oplossen. We kunnen dan hooguit vaststellen wie 
de meeste macht hee! om het pleit te beslechten. 

Terugkomend op Kant: ik denk dat de mens in alle aspecten van zijn bestaan een 
relationeel wezen is; we hebben elkaar nodig. Tegelijkertijd zullen we in de omgang met 
elkaar blijven struikelen over de moeilijkheden zoals wij die net bespraken. De relatio-
nele dimensie zal alles wat wij inhoudelijk te melden hebben continu kleuren, sturen, 
compliceren en vertroebelen. En deze wetmatigheid treedt des te sterker op, naarmate 
we het meer oneens zijn over de definitie van onze verstandhouding. Ziehier de duivelse 
spiraal van het intermenselijk tekort.’ 

Wat moet ik doen?

Hoe doet u dat zelf? Beschouwen van het intermenselijk tekort is één ding, er een pragma-
tisch antwoord op hebben is iets anders. En een mens moet iets doen. De vraag is: wat?
‘Ik moet proberen een aspirientje te zijn. Dat wil zeggen dat ik de ander moet helpen om 
zijn of haar leed te verlichten. Hoe? Die vraag hee! mij mijn hele werkzame leven bezig-
gehouden. Maar voordat ik daar iets over zeg, wil ik terugkomen op mijn stelling dat het 
constructivisme in staat is om leed te verminderen. Zoals gezegd, kunnen wij onszelf 
en de wereld om ons heen niet anders dan via constructie tot ons nemen. En we kunnen 
vaststellen dat wij in staat zijn meer of minder gelukkige constructies te creëren. Als 
onze constructies negatieve consequenties hebben, doen wij er goed aan ze te vervan-
gen door betere exemplaren. Denk bijvoorbeeld aan: “Als ik er alles voor over heb, zal ik 
succesvol zijn”, of een van de vele varianten hierop. Zo’n constructie lijdt vroeg of laat 
schipbreuk, met alle narigheid van dien. 

Ik heb altijd gedacht dat de inzichten die wij op basis van het constructivisme in 
onze spreekkamers ontwikkelden, aanspraak kunnen maken op algemene geldigheid. 
En dat ze dus ook zinvol kunnen zijn voor problemen en conflicten in algemene zin, 



73

 m&o 2020  5/6 ‘het streven naar geluk kan en mag onze taak niet zijn’

uitzoomen: van klein naar groot

ongeacht of deze het huwelijk dan wel de samenleving betreffen (Watzlawick e.a., 1977, 
p. 297). Maar op dit punt hee! de geschiedenis mij een lesje in nederigheid geleerd. 
Achteraf is het niet goed te begrijpen dat ik een belangrijke systeemwet – waar ik nota 
bene uitvoerig over geschreven heb (Watzlawick e.a., 1974, p. 26 e.v.) – zelf over het hoofd 
heb gezien, namelijk dat een ander schaalniveau andere wetmatigheden kent. In de 
beslotenheid van de kleine ruimte, waarin mensen voor elkaar een naam en een gezicht 
hebben, kun je aannames deconstrueren en ze proberen te vervangen door ideeën 
waarmee het leven minder gecompliceerd wordt. In open maatschappelijke verbanden 
zijn dit soort deconstructieprocessen echter niet zonder risico. Het deconstrueren van 
gedachtebouwsels vraagt mildheid en een empathisch hart en kan bovendien slechts 
plaatsvinden in een context van wederzijds vertrouwen en respect. Zo niet, dan wordt 
deconstructie een wapen in plaats van een medicijn. 

Hoe ironisch dat ik zelf in de valkuil ben getrapt waar ik mijn leven lang voor 
gewaarschuwd heb! Ik doel op de valkuil die verbonden is aan het streven naar hoog-
staande doelen, lonkende perspectieven, grootse idealen, diepe inzichten en algemene 
waarheden. Ik heb gewaarschuwd voor dit utopiesyndroom (Watzlawick, 1977, p. 299 
e.v.) en val er zelf aan ten prooi. Geheel buiten onze controle kan de inzet voor wat we zo 
belangrijk vinden ons dus zomaar bij de neus nemen. Een schrale troost is dat ik mij in 
goed gezelschap bevind: wij voeren dit gesprek aan de hand van de vier prachtige vragen 
van Kant, de man die met recht de olympisch kampioen van de rede genoemd mag wor-
den. Wat niet veel mensen weten, is het tragische feit dat deze grote denker in de laatste 
maanden van zijn leven gekweld werd door onbegrijpelijke en ondraaglijke angstaanval-
len (Watzlawick, 1977, p. 300). 

Ik moet dus bereid zijn om mijn zel%edachte constructies met enige regelmaat 
kritisch onder de loep te nemen en mijn logica en gezond verstand af en toe een toontje 
lager te laten zingen. Het mo"o dat ik aan een van mijn boeken heb meegeven luidt: 
“Stoutmoediger dan het doorvorsen van het onbekende is soms het betwijfelen van het 
bekende” (Watzlawick, 1974, p. 11). Vaak is het niet mijn weldoorwrochte redenering of 
mijn herhaalde inspanning die tot resultaat leidt, maar juist de ontregeling, de grap, het 
onlogische, de impuls van het omgekeerde of het onverwachte. Zolang ik binnen mijn 
eigen logica blijf, die in zichzelf problematisch is, produceer ik oplossingen die als zoda-
nig weer een probleem worden. Alle oplossingen die mijn logica ongemoeid laten, leiden 
tot meer van hetzelfde. De oplossing van het negen-puntenprobleem illustreert wat ik 
bedoel. In het zoeken naar oplossingen om met vier lijnen de negen punten met elkaar 
te verbinden, zonder de pen van het papier te halen, leggen we onszelf restricties op die 
niet in het oorspronkelijke probleem zi"en. Dat we geen oplossing vinden, zit dus niet in 
het probleem zelf, maar in de manier waarop we naar oplossingen zoeken. Iemand moet 
tegen mij zeggen: “Kijk buiten het vierkant!”’ 

U hee! het negen-puntenprobleem tijdens lezingen regelmatig gebruikt om uit te leggen 
hoe wij in het eigen denken verstrikt kunnen raken. Maar waarom gebeurt dit eigenlijk?
‘Ha, nu komen we bij de vraag der vragen: de waarom-vraag! Een waar monument van 



74

 m&o 2020  5/6

uitzoomen: van klein naar groot

themanummer tijdloze helden

de rede, waar we in de praktijk meestal weinig aan hebben. “Waarom kom ik zelf niet op 
het idee om de lijnen buiten het vierkant te tekenen?” Een dergelijke vraag suggereert 
dat inzicht in dieperliggende oorzaken nodig of behulpzaam is om tot oplossingen te 
komen: “Als ik de oorzaak ken van mijn falen, zal ik het probleem de baas worden.” De 
waarom-vraag zet ons denken op het spoor van een vaste relatie tussen de specifi eke 
oorzaak en het logische gevolg, terwijl we weten dat aan een bepaalde uitkomst vele 
verschillende beginsituaties ten grondslag kunnen liggen. Ik kom niet tot een oplossing 
van het vraagstuk omdat ik mij bekeken voel, niet van puzzels houd of de ander de eer 
van het eurekamoment gun. En elk antwoord kan “waar” zijn, zonder dat het me verder 
helpt. Daarom pleit ik ervoor om de waarom-vraag wat meer tussen haakjes te ze" en en 
vooral wat- en hoe-vragen te stellen, zoals: wat is de dominante manier van denken en 
hoe pakt dit uit?’

Oké, als ik geen waarom-vraag mag stellen, dan stel ik u de wat-vraag: wat is dan hulp of 
een passende interventie of hoe je het ook noemen wilt?
‘Zoals gezegd, moeten we niet de illusie hebben dat we met onze weloverwogen inter-
venties oorzaken kunnen wegnemen, dat we op fundamenteel niveau kunnen ingrijpen 
of duurzame veranderingen kunnen bewerkstelligen. Zo rechtlijnig of eenvoudig zit 
onze wereld niet in elkaar. Wat wel kan – en dat wat mij betre!  ook geëigend is om te 
doen – is dat we ons handelen onderzoeken op zijn impact en eff ecten. En dat, als onze 
bedoelingen niet samenvallen met de gevolgen, we bereid zijn om iets anders te gaan 
doen, in plaats van de ander of onszelf ervan te overtuigen dat we het bij het rechte eind 
hebben. Onze eigen logica vaart wel bij de ontregelende impuls van de ander.’ 

Van de ander of van de tijd?
‘Daar hee!  u een punt. De tijd is absoluut een ontregelaar; dat realiseer ik me door dit 
gesprek maar al te goed. Deze terugblik laat mij inzien waar ik zelf de fout in ben gegaan 

Figuur 1  Het negen-puntenprobleem.



75

 m&o 2020  5/6 ‘het streven naar geluk kan en mag onze taak niet zijn’

uitzoomen: van klein naar groot

– zoals de utopieval, waar ik zelf ingetrapt ben – en welke ideeën niet echt landen in de 
praktijk van alledag, zoals met de pragmatische paradox het geval lijkt te zijn. Maar het 
maakt ook scherper waar ik, ondanks alles, trouw aan ben gebleven. En dat is dat we met 
mildheid moeten blijven kijken naar ons intermenselijk tekort.’ &

Literatuur
Heijne, B. (2020). Mens/onmens. Essay. Amsterdam: Prometheus.

Köhler-Ludescher, A. (2014). Paul Watzlawick. Die Biografi e. Bern: Huber.

Oenen, F.J. van (2019). Het misverstand psychotherapie. Amsterdam: Boom/De Tijdstroom.

Spanjersberg, M. (2019). De spelregels van Watzlawick. In B. Kessener & L. van Oss (red.), Meer dan de som der delen. 

Systeemdenkers over organiseren en veranderen (pp. 393-409). Deventer: Management Impact.

Watzlawick, P. (1976). Is ‘werkelijk’ waar? Spraakverwarring, zinsbegoocheling en onvoorstelbare werkelijkheid. 

Deventer: Van Loghum Slaterus. 

Watzlawick, P. (1983). The situation is hopeless but not serious. New York/Londen: Norton.

Watzlawick, P. (1987). Wenn die Lösung das Problem ist. Internet: www.youtube.com/watch?v=7etsh4HwG78 (16 

april 2020).

Watzlawick, P. & Weakland, J.H. (Eds.) (1977). The interactional view: studies at the Mental Research Institute Palo 

Alto 1965-1974. New York: Norton.

Watzlawick, P., Helmick Beavin, J. & Jackson, D.D. (1970). De pragmatische aspecten van de menselijke communicatie. 

Deventer: Van Loghum Slaterus. 

Watzlawick, P., Weakland, J.H. & Fisch, R. (1974). Het kan anders. Over het onderkennen en oplossen van menselijke 

problemen. Houten/Diegem: Bohn Stafl eu van Loghum. 

Wheatley, M.J. (2012). So far from home: lost and found in our brave new world. San Francisco: Berre" -Koehler.

Dr. M. Spanjersberg, psycholoog, is zelfstandig 

gevestigd adviseur en opleider op het gebied van samen-

werkingsvraagstukken in organisaties. Zij is aangesloten 

bij de Ambachtsschool voor Organiseren en Veranderen. 

Websites: www.onswerk.nu en www.systeeminterventies.nl. 

E-mail: marijke.spanjersberg@icloud.com.

Auteur


